
 XI Olimpíadas Nacionais de Filosofia 

Santarém | 03 – 04 março de 2023 

 
 

ENSAIO  1 / 5 

 

ENSAIO 
 

CÓDIGO SECRETO 1165 
  

  

TÓPICO D 

NÃO ESCREVA O SEU NOME OU QUALQUER FORMA DE IDENTIFICAÇÃO! NÃO ESCREVA O SEU CÓDIGO SECRETO NOUTRO LOCAL DESTE ENSAIO!  

NÃO ALTERE O FORMATO DO TEXTO – Calibri 11, espaçamento 1.15, justificado. PODE USAR NEGRITOS, ITÁLICOS OU SUBLINHADOS. 

 

Será uma má ideia ligarmo-nos definitivamente à máquina de experiências? 

Quem não desejaria ter uma vida mais fácil, sem sofrimento, ser dor, só de prazer? E se 

pudéssemos simplesmente ligarmo-nos a uma máquina e fingir que estamos a sentir uma 

realidade prazerosa? Nozick apresenta-nos a máquina das experiências, que nos promete um 

mundo sem realidade, de ilusão e felicidade. Mas, por que é que a máquina de experiências 

importa? A verdade é que é possível, de certa maneira, criarmos a nossa própria máquina de 

experiências, é possível escolhermos uma vida de pouca ambição e prazeres simples, em que 

sentimos que todos os nossos desejos são satisfeitos, mas em que não alcançamos, na verdade, 

nada de valioso, para além do facto de a tecnologia e a ciência estarem a evoluir no sentido de 

ser possível este tipo de máquinas ser criado. Neste ensaio, vou defender que, mesmo que 

tenhamos essa possibilidade, que haja a promessa de uma máquina de experiências que nos 

permita viver uma realidade ilusória de prazer, não nos devemos ligar a ela, defendendo, entre 

outras ideias, a importância do livre-arbítrio e que existem outros valores mais importantes do 

que a felicidade e o prazer, nomeadamente a autorrealização e a contribuição real para a 

sociedade.  

Contudo, primeiramente devo explicar como surgiu a experiência mental da máquina de 

experiências. Em oposição às éticas deontológicas, como a de Kant, existem as éticas 

consequencialistas, que dão maior ênfase às consequências de uma ação e não às intenções do 

agente. Jeremy Bentham desenvolveu uma teoria consequencialista, segundo a qual deveríamos 

realizar a ação que resultasse na maior felicidade de para todos os afetados pelas nossas ações. 

Bentham não distinguia prazeres inferiores e superiores, tinha uma visão meramente 

quantitativa da felicidade, sendo que esta apenas diferia em duração e intensidade. Como não 

será difícil de compreender, tal levou a que fosse criticado por poder conduzir ao sensualismo, 

isto é, ao defender que devemos sempre maximizar a felicidade geral, acaba por defender que 

devemos ter uma vida repleta de prazeres, mesmo que esvaziada de sentido; é preferível termos 

a vida de uma ostra, que não conhece dor nem sofrimento, à vida, por exemplo, de Haydn, com 

os seus obstáculos e infelicidades, mas que permitiu um grande sentimento de autorrealização 

e contribuiu significativamente para a sociedade, sendo preferível sermos um porco satisfeito 

do que um Sócrates infeliz. O filósofo inglês John Stuart Mill reformulou então a teoria de 

Bentham e distinguiu prazeres superiores de inferiores e argumentou que todos aqueles que 

tiveram contacto com os prazeres superiores, do domínio intelectual e espiritual, os preferiam 

a prazeres animais, assentando a sua ética utilitarista em três pressupostos, o 



 XI Olimpíadas Nacionais de Filosofia 

Santarém | 03 – 04 março de 2023 

 
 

ENSAIO  2 / 5 

consequencialismo, a imparcialidade e o hedonismo. Através da criação da experiência mental 

da máquina de experiências, Robert Nozick criticou o hedonismo de Mill, demonstrando que a 

felicidade nem sempre é o que mais importa, que há outros valores aos quais damos importância, 

e, portanto, que as ações que geram o maior saldo de felicidade nem sempre são as moralmente 

corretas. 

Por que será uma má ideia ligarmo-nos definitivamente à máquina de experiências? A meu ver, 

e de acordo com Susan Wolf, o que dá sentido à nossa vida não é a sensação de fazermos algo, 

mas é fazermos de facto algo, é a entrega ativa a projetos de valor que impactam a nossa vida e 

a dos outros. Com a máquina de experiências, poderíamos até ter a sensação de nos 

entregarmos a projetos de valor, poderíamos ter a sensação de que nos elegiam Miss Universo 

e conseguíamos acabar com a guerra e fome no mundo, poderíamos ter a sensação de estar a 

fazer voluntariado, de ensinarmos crianças, de sermos profissionais de saúde e salvar vidas, mas 

nada disso serial real. Na minha opinião, muito mais importante do que a sensação de 

autorrealização é a autorrealização em si mesma. Tal como preferimos que nos ensinem para 

que possamos fazer as tarefas por nós mesmos e sermos independentes a não fazermos nada e 

haver sempre alguém que faça tudo por nós, estando nós sempre dependentes de outros, 

preferimos ter de facto a nossa vida do que fingir que a termos e estarmos permanentemente 

dependentes de uma máquina de ilusões. 

Em segundo lugar, todas as experiências prazerosas têm sempre uma componente de 

sofrimento e dor. Se nunca soubermos o que é ultrapassar dificuldades, como vamos depois dar 

valor às nossas conquistas, como sabemos o que é felicidade sem sabermos o que é infelicidade? 

Todos os valores encerram um contravalor, e, para sabermos o que é a felicidade, temos que 

experienciar alguma infelicidade, o que nos permite valorizar mais quando os nossos desejos 

são satisfeitos. Isto significa que a máquina das experiências, para nos proporcionar experiências 

aprazíveis, teria também que proporcionar elementos de desconforto e infelicidade para termos 

depois a sensação de sermos felizes. No enunciado, são apresentados os exemplos de escrever 

um grande romance, iniciar uma amizade ou viajar para a Islândia, mas todas essas atividades 

não são só felicidade e alegria. Escrever pode ser um processo moroso, exasperante, que leva o 

escritor ao limite, mas ele não preferiria não o escrever, as amizades mais sólidas e íntimas são, 

por vezes, aquelas em que os amigos passaram juntos por dificuldades, e as viagens contêm 

sempre peripécias que no momento parecem ser irresolvíveis, mas que acabam por ser aquilo 

que dá um gosto especial, um prazer inigualável à viagem. Destarte, as experiências na máquina 

de experiências teriam que conter também momentos de dor, sofrimento e desconforto para 

que os momentos de felicidade fossem mais valiosos e toda a experiência parecesse de facto 

real. Mas, se assim for, se quer nos liguemos quer não nos liguemos à máquina de experiências, 

teremos dor, sofrimento, prazer e felicidade, qual a vantagem em nos ligarmos, como pode ser 

preferível à nossa vida? Não consigo imaginar como pode. Pergunto agora qual a necessidade 

de nos ligarmos a uma máquina de experiências quando temos na nossa vida formas de 

escaparmos brevemente à realidade e sermos felizes mentalmente longe dos problemas do dia-

a-dia sem colocarmos em risco o nosso livre-arbítrio, a autorrealização e a nossa humanidade. 

Todos podemos criar arte, a maneira última de, paradoxalmente, fugirmos a nós mesmos e nos 

reencontrarmos com o nosso “eu” mais profundo, deep self como Wolf desgina, com os nossos 



 XI Olimpíadas Nacionais de Filosofia 

Santarém | 03 – 04 março de 2023 

 
 

ENSAIO  3 / 5 

valores, com a nossa essência, com quem somos. Quereríamos perder tudo isto por uma 

máquina de experiências? Duvido seriamente que qualquer pessoa racional e emocional o 

fizesse. 

Adicionalmente, ligarmo-nos à máquina de experiências é ficarmos presos no tempo e ficamos 

impedidos de ter oportunidades que contribuam para o nosso desenvolvimento pessoal. Se 

planeamos de antemão as experiências da nossa vida, então há um momento em que decidimos 

suspender a nossa vida verdadeira para nos imergirmos numa ilusória. Talvez um exemplo ajude 

a ilustrar esta ideia. Imaginemos que o João tem catorze anos e decide ligar-se à máquina das 

experiências. O João de 14 anos apenas se interessa por jogar videojogos e por estar com os 

seus amigos. É altamente provável que o João pense que vai querer estar toda a sua vida a jogar 

videojogos e a divertir-se com os seus amigos. Assim, a partir do momento em que o João se liga 

à máquina de experiências, tudo o que ele experiencia é jogar videojogos e estar com os seus 

amigos, e passam-se anos, e entretanto o João é um idoso que apenas faz isso; aliás, nem isso 

faz, apenas tem essa sensação. Que valor tem esta vida? Com certeza que, se o João continuasse 

com a sua vida normal e real, teria desenvolvido outros gostos e interesses e perdido outros, as 

experiências que teria tido, com todos os seus obstáculos e conquistas, teriam contribuído para 

o desenvolvimento pessoal do João, que ficou até à sua morte imortalizado na sua pessoa 

adolescente. E será isso mau de todo? É mau que fiquemos parados no tempo? Sim, porque se 

não nos desenvolvermos e vivermos a nossa vida é como se não só o mundo exterior 

desaparecesse, mas como se nós próprios desaparecêssemos. Como nota Nozick, não 

poderíamos ser “um certo tipo de pessoa”, não seríamos ninguém. Deixaríamos de ser pessoas 

para passar a ser “um borrão indeterminado”. A arte, as nossas crenças, o conhecimento, a ética, 

não fariam sentido, deixariam de existir. Não poderíamos ser corajosos, inteligentes ou 

afetuosos porque nunca teríamos oportunidade para tomarmos ações que demostrassem o 

nosso caráter, e todo o tipo de ética, desde Kant a Mill, à ética das virtudes e à ética do cuidado, 

deixariam se fazer sentido, porque a nossa vida não faria sentido, e não faria sentido porque 

seria inexistente. 

E o que aconteceria se nos ligássemos todos à máquina de experiências? A civilização, ou melhor, 

a Humanidade, colapsaria. Renunciaríamos à vida pela ilusão, nenhuma interação seria real, a 

vida deixaria de ter sentido, se é que alguma vez o teve. Fora toda essa parte poética, podemos 

ter contra a máquina de experiências preocupações de ordem pragmática.  Primeiro, a máquina 

teria que ser simples o suficiente para que uma pessoa sozinha se pudesse ligar a ela, para que 

a última pessoa a deixar a sua vida real pudesse embarcar na vida ilusória, mas é provável que 

isso não seja muito difícil de fazer. Segundo, se estamos a “flutuar num tanque de realidade 

virtal com elétrodos ligados ao cérebro” para sempre, o que acontece quando o nosso corpo 

precisar de cuidados médicos? Sem dúvida que estar na mesma posição durante anos causará 

lesões no nosso corpo, e morreremos alguma vez ou a imortalidade passa a estar ao nosso 

alcance? Se estivermos todos ligados a uma máquina de experiências, não haverá profissionais 

de saúde para cuidar do nosso corpo, e muito forte terá que ser a realidade virtual para 

conseguirmos ignorar o nosso corpo. E o que se aplica ao corpo, aplica-se à máquina, que poderá 

precisar de manutenção e não haverá ninguém para fazer a sua manutenção. Seria essa a nossa 

morte se não tivéssemos já morrido quando nos ligámos à máquina de experiências. E se, por 



 XI Olimpíadas Nacionais de Filosofia 

Santarém | 03 – 04 março de 2023 

 
 

ENSAIO  4 / 5 

um motivo técnico, os elétrodos ligados ao cérebro se desligassem ou desprendessem? Creio 

que acordaríamos para uma angústia tal que desejaríamos não ter saído da ilusão, mas, passado 

algum tempo de reflexão, se é que ainda possuíssemos essa capacidade, desejaríamos nunca 

nos termos ligado à máquina de experiências. Há também a questão de que ligarmo-nos todos 

à máquina de experiências resultaria na extinção da espécie humana, uma vez que tudo seria 

ilusório e é necessária uma interação real para garantir a continuação da espécie. Por fim, e se 

nos arrependêssemos? Nozick sublinha que é uma decisão irreversível, que uma vez ligados, não 

nos poderíamos desligar. Sabemos bem que temos caprichos voláteis, que num momento 

poderíamos desejar ligarmo-nos à máquina das experiências, mas posteriormente podermos 

preferir a nossa vida. Poderá ser que esta dificuldade pudesse ser ultrapassada de modo 

semelhante com o que acontece com a eutanásia, em que, na vasta maioria dos países em que 

é permitida, é exigido que a mente da pessoa que deseja a eutanásia esteja clara e lúcida no 

momento da decisão, que haja um período para reflexão e que a pessoa possa parar o processo 

a qualquer momento. Porém, talvez todas estas objeções de ordem prática possam ser 

ultrapassadas e aquilo a que me referi com “parte poética”, a perda de Humanidade, seja 

realmente o mais importante, como acredito que seja. 

Ligarmo-nos à máquina de experiências implicaria planearmos toda a nossa vida para depois 

não a vivermos, decidirmos quem queremos ser para depois não o sermos, seria criar sonhos e 

projetos para nos suicidarmos logo a seguir. Por vezes, as maiores felicidades da vida estão no 

imprevisível, nas surpresas, nos acasos, e ao planearmos tudo, já não haveriam surpresas para 

nós; para os crentes num deus teísta, seríamos os nossos próprios deuses, omniscientes e 

omnipotentes, cientes de tudo o que vamos experienciar e capazes de ter todas as sensações. 

Ligarmo-nos à máquina seria renunciar ao livre-arbítrio. Se o leitor for defensor do 

determinismo radical, poderá estar a rir-se neste momento. Afinal, ligarmo-nos à máquina de 

experiências ou não é a mesma coisa, e há possibilidade de estarmos nós neste momento ligados 

a uma máquina deste tipo sem o sabermos. Como assim? Se vivemos num Universo determinista 

e o determinismo é incompatível com o livre-arbítrio, todas as nossas ações são causadas e não 

livres, e alguém que saiba tudo sobre o mundo neste preciso momento, consegue saber tudo o 

que acontecerá em qualquer momento do futuro. Deste modo, ligarmo-nos à máquina de 

experiências é apenas uma forma de termos conhecimento sobre tudo o que acontecerá nas 

nossas “vidas”, entre aspas, porque não é uma vida real. É retirarmo-nos a nós mesmos 

voluntariamente o livre-arbítrio para ficarmos à mercê de uma máquina, para todas as nossas 

sensações serem causadas por uma máquina. Mas será a nossa vida, aquela que julgamos real, 

verdadeira, seremos nós mais que pequenas rodas dentadas de uma grande máquina, em suma, 

teremos livre-arbítrio? A ciência dá-nos diariamente evidências de que poderemos viver num 

Universo determinista, e de que nem nós escapamos às leis da natureza. Mas, para mim, dos 

argumentos apresentados contra o livre-arbítrio, um dos mais fortes é o facto de termos a 

sensação de que somos livres, de deliberarmos e sentirmos que nós tomamos de facto as nossas 

próprias decisões, o intuicionismo não deve ser marginalizado nas discussões filosóficas, e creio 

que o determinismo não seja de todo incompatível com o determinismo, sendo possível termos 

alguma liberdade num Universo determinista. Ou seremos assim tão arrogantes para pensarmos 

que qualquer ação que tomemos, que eu virar a cabeça agora ou endireitar as costas, altera a 

ordem e perfeição universal? Todavia, mesmo que adotemos o determinismo radical, tal não 



 XI Olimpíadas Nacionais de Filosofia 

Santarém | 03 – 04 março de 2023 

 
 

ENSAIO  5 / 5 

significa que não deveríamos continuar a manter a ilusão de que temos livre-arbítrio, porque só 

ao possuirmos livre-arbítrio, ou ao acreditarmos o temos, poderá haver responsabilidade moral, 

que é um dos elementos cruciais para sermos humanos, não exatamente no sentido biológico 

da palavra, mas no sentido em que a responsabilidade moral permite-nos dar o nosso melhor, 

fazer o moralmente correto e vivermos em sociedade, por vezes mais harmoniosamente do que 

outras, mas com um respeito geral pelos outros e pela dignidade das pessoas. 

Para concluir, concordo com Nozick que seria uma péssima ideia ligarmo-nos à máquina de 

experiências, pois tal implicaria renunciarmos ao livre-arbítrio, esvaziarmos a nossa vida e a dos 

outros de sentido e a réstia de humanidade que há em nós desapareceria. Ter a sensação de 

fazer algo não é sinónimo de fazer algo, e a autorrealização e a contribuição para a sociedade 

são insuperavelmente mais valiosas do que uma vida de prazer contínuo, mas sem viver 

realmente. Ligarmo-nos à máquina das experiências nem é equiparável a suicídio, é pior que 

isso, porque é desistirmos de uma vida real, de sonhos, projetos e significado por uma promessa 

de felicidade que não é verdadeira. Parafraseando uma ideia que Antoine de Saint-Exupéry 

escreveu em A Cidadela, a vitória só é vitória quando é paisagem entrevista pelas montanhas, 

uma vez alcançada, deixa de ser vitória. Alguma dor e sofrimento fazem parte da vida, devemos 

ser resilientes o suficiente para ultrapassarmos os obstáculos que a vida nos coloca e aceitarmos 

o desafio da vida, indo, por vezes, por um caminho mais difícil, mas mais recompensador em 

termos de autorrealização, liberdade e de contribuição para a prosperidade da Humanidade. 

 

 

 


